
SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

76 
 

 

Integrasi Nilai Moderasi Beragama dalam Proses Belajar Pendidikan 

Agama Islam di Sekolah 
 
 

Irfan Idris1, Syahruddin Usman2 
Prodi Pendidikan Agama Islam 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 

email: irfanidris80@gmail.com 
 

  

 

ABSTRACT 

Religious moderation has become an important issue in Islamic religious education amid 

the reality of social diversity in Indonesia. Islamic Religious Education in schools plays a 

strategic role in shaping students’ balanced, tolerant, and inclusive religious attitudes. 

This article aims to examine the integration of religious moderation values in the learning 

process of Islamic Religious Education in schools. This study employs a literature review 

approach by analyzing relevant academic sources, including books, journal articles, and 

educational policy documents. The findings indicate that the integration of religious 

moderation values can be systematically implemented through the development of 

contextual learning materials, the application of dialogical and reflective learning 

methods, and the strengthening of humanistic educational interactions. Such integration 

contributes to the formation of students’ moderate religious character and their ability to 

live harmoniously in a diverse society. 

 

Keywords: religious moderation, Islamic Religious Education, learning process, 

instruction, school 

 

 

PENDAHULUAN 

Keberagaman agama, budaya, dan pandangan keagamaan merupakan kenyataan 

sosial yang telah mengakar kuat dalam sejarah panjang bangsa Indonesia. Sejak masa awal 

terbentuknya masyarakat nusantara, ruang hidup bersama telah diwarnai oleh perjumpaan 

berbagai sistem kepercayaan dan tradisi yang hidup berdampingan.1 Keadaan ini 

membentuk corak kehidupan sosial yang majemuk, di mana perbedaan tidak dapat 

dipisahkan dari identitas kolektif bangsa, meskipun dalam praktiknya keberagaman 

tersebut sering kali memerlukan pengelolaan yang bijaksana agar tidak berkembang 

menjadi sumber ketegangan. 

 
1 Wahid Muhammad Zukhruf and Lutfi Azzahrowaini, Adaptive-Integrative Management Model for 
Religious Character Building in Boarding Schools in the Era of Value Disruption, 2025. 

mailto:irfanidris80@gmail.com


SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

77 
 

Dalam kehidupan masyarakat yang plural, perbedaan pandangan keagamaan sering 

kali menjadi ujian nyata bagi terjaganya kohesi sosial. Keberagaman cara memahami dan 

mengekspresikan ajaran agama, apabila tidak disertai dengan sikap saling memahami, 

dapat berkembang menjadi sumber ketegangan dalam relasi sosial. Ketika ajaran agama 

ditafsirkan secara sempit dan dijalankan tanpa mempertimbangkan konteks kehidupan 

bersama, ruang dialog menjadi menyempit dan kecenderungan eksklusivisme pun 

menguat.2  

Moderasi beragama pada hakikatnya menekankan prinsip keseimbangan dalam 

cara berpikir, bersikap, dan bertindak dalam kehidupan beragama. Keseimbangan tersebut 

mengarahkan umat beragama untuk tidak terjebak pada sikap berlebihan maupun 

pengabaian terhadap nilai-nilai dasar ajaran agama. Moderasi tidak dimaksudkan untuk 

mengaburkan atau melemahkan keyakinan, melainkan menuntun umat agar tetap teguh 

memegang prinsip keimanan sambil menjunjung tinggi nilai kemanusiaan, keadilan, dan 

penghormatan terhadap sesama.3  

Pendidikan menjadi sarana strategis dalam menanamkan sikap keberagamaan yang 

moderat kepada generasi muda, karena melalui proses pendidikan nilai-nilai agama 

disampaikan secara terencana dan berkesinambungan. Dalam ranah pendidikan, ajaran 

agama tidak berhenti pada tataran konsep dan pengetahuan normatif, melainkan 

ditanamkan sebagai pedoman hidup yang membentuk kepribadian, cara berpikir, dan 

orientasi sikap peserta didik. Pendidikan berfungsi sebagai ruang pembelajaran yang 

memungkinkan peserta didik memahami makna perbedaan sebagai bagian dari realitas 

sosial, sekaligus melatih kemampuan mereka dalam mengelola emosi keagamaan secara 

bijaksana.4  

Dalam konteks pendidikan formal Pendidikan Agama Islam memiliki peran yang 

sangat penting dalam membentuk cara pandang keagamaan peserta didik secara 

menyeluruh dan berimbang. Pendidikan Agama Islam tidak sekadar berfungsi sebagai 

mata pelajaran yang menyampaikan ajaran Islam secara normatif dan tekstual, melainkan 

 
2 Wahyu Sihab and Muhammad Fahrur Rozi, “Comparative Study of Contextual Islamic Education: 
Fazlur Rahman and Quraish Shihab,” Peradaban Journal of Religion and Society 4, no. 2 (2025): 217–32, 
https://doi.org/10.59001/pjrs.v4i2.365. 
3 Nabila Salsabila Iswar, Implementasi Kebijakan Pendidikan Islam dalam Penguatan Moderasi 

Beragama di Era Digital pada Sekolah Menengah Atas di Lombok Timur, 2025. 
4 Dwi Khofifah Lailatul Nikmah et al., IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA DALAM PEMEBELAJARAN 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DAN BUDI PEKERTI DI SMA NEGERI 1 PUNGGUR, n.d. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

78 
 

juga sebagai wahana pembinaan akhlak serta pengembangan sikap keberagamaan yang 

selaras dengan nilai kebangsaan dan kemanusiaan.5  

Realitas pembelajaran Pendidikan Agama Islam di sekolah hingga kini masih 

menghadapi berbagai tantangan yang bersifat konseptual maupun praktis. Proses 

pembelajaran kerap lebih menitikberatkan pada penguasaan aspek kognitif dan hafalan 

materi keagamaan sementara pembentukan sikap nilai dan kesadaran beragama belum 

sepenuhnya menjadi perhatian utama. Pola pembelajaran yang demikian berpotensi 

melahirkan pemahaman agama yang bersifat tekstual dan kaku sehingga kurang peka 

terhadap dinamika kehidupan sosial yang beragam.6  

Kondisi tersebut menunjukkan perlunya pendekatan pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam yang lebih kontekstual dan berorientasi pada penanaman nilai. Pembelajaran 

PAI tidak cukup hanya berfokus pada penyampaian materi ajar tetapi perlu diarahkan pada 

proses pemaknaan yang relevan dengan realitas kehidupan peserta didik. Dalam kerangka 

ini integrasi nilai moderasi beragama menjadi salah satu upaya penting untuk menjawab 

tantangan pembelajaran yang selama ini cenderung bersifat normatif dan tekstual..7     

Belajar dalam perspektif Pendidikan Agama Islam merupakan proses pembentukan 

kesadaran yang bersifat menyeluruh dan berkesinambungan. Proses belajar tidak hanya 

diarahkan pada pengembangan kemampuan intelektual peserta didik tetapi juga menyentuh 

dimensi emosional dan spiritual yang membentuk keutuhan kepribadian. Dalam 

pembelajaran PAI pengetahuan keagamaan dipadukan dengan penghayatan nilai dan 

pengamalan sikap sehingga belajar menjadi sarana pembentukan budi pekerti yang luhur.8  

Hakikat belajar dalam Pendidikan Agama Islam dipahami sebagai proses 

pembentukan kesadaran yang melibatkan pengembangan ilmu pengetahuan sekaligus 

pematangan sikap dan kepribadian. Islam memandang belajar bukan sekadar aktivitas 

intelektual tetapi sebagai jalan untuk meninggikan derajat manusia melalui ilmu yang 

 
5 Mulky Munawar et al., “Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAI di 

Sekolah Sebagai Upaya Pembentukan Karakter Moderat,” note book 13, no. 3 (2024). 
6 Moh Wardi et al., “Implementation of Education Based on Religious Moderation,” Tafkir: 

Interdisciplinary Journal of Islamic Education 4, no. 1 (2023): 163–79, 

https://doi.org/10.31538/tijie.v4i1.313. 
7 Ayub Rohadi, “Insersi Moderasi Beragama Dalam Implementasi Kurikulum Merdeka,” Journal for 

Islamic Studies 8, no. 2 (2025). 
8 Achmad Abdul Azis, “Integrasi Moderasi Beragama Pada Pengembangan Kurikulum Merdeka Belajar 

Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Penguatan Profil Pelajar Pancasila,” TADBIR MUWAHHID 

8, no. 2 (2024): 323–53, https://doi.org/10.30997/jtm.v8i2.15809. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

79 
 

disertai keimanan dan akhlak. Pandangan ini menegaskan bahwa proses belajar dalam PAI 

harus mengintegrasikan dimensi kognitif emosional dan spiritual secara utuh. Prinsip 

tersebut ditegaskan dalam firman Allah berikut. 

… Allah berfirman dalam QS al-Mujādilah/58:11. 

ُ بمَِا تعَْمَلوُنَ خَبيِرٌ  ُ الهذِينَ آمَنوُا مِنكُمْ وَالهذِينَ أوُتوُا الْعِلْمَ درََجَاتٍ ۚ وَاللَّه  (١١)يَرْفَعِ اللَّه

Terjemah: 

Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang 

diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat. Dan Allah Maha Mengetahui apa yang kamu 

kerjakan9 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang berorientasi pada moderasi beragama 

menuntut tersedianya ruang dialog dan refleksi yang terbuka dalam proses belajar. Peserta 

didik perlu dilibatkan secara aktif agar mampu memahami makna ajaran agama tidak 

hanya pada tataran normatif tetapi juga dalam kaitannya dengan realitas kehidupan sehari-

hari. Melalui dialog dan refleksi peserta didik diajak untuk menafsirkan nilai-nilai 

keislaman secara kontekstual sehingga ajaran agama tidak dipahami secara kaku dan 

terpisah dari pengalaman sosial.10  

Nilai-nilai moderasi beragama seperti keseimbangan toleransi keadilan dan sikap 

tengah memiliki relevansi yang kuat dengan tujuan pendidikan nasional yang menekankan 

pembentukan manusia berkarakter dan berkeadaban. Nilai-nilai tersebut membantu peserta 

didik untuk memahami bahwa perbedaan merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari 

kehidupan sosial dan karenanya perlu disikapi dengan kebijaksanaan serta sikap saling 

menghormati.11  

Guru Pendidikan Agama Islam memegang peran sentral dalam proses integrasi 

nilai moderasi beragama di lingkungan sekolah. Keberadaan guru tidak hanya terbatas 

pada fungsi penyampai materi pembelajaran tetapi juga sebagai figur teladan yang sikap 

dan perilakunya menjadi rujukan bagi peserta didik. Cara guru menyikapi perbedaan 

 
9 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 

https://quran.kemenag.go.id/ 

10 Aguslani Aguslani, “Integrasi Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Nasional: Studi Telaah 

terhadap Pendidikan Umum dan Keagamaan di Indonesia,” Tatar Pasundan: Jurnal Diklat Keagamaan 

19, no. 2 (2025): 106–18, https://doi.org/10.38075/tp.v19i2.581. 
11 Ahmad Sirojuddin and Hairunnisa Hairunnisa, “INTEGRASI NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM 

PENGEMBANGAN KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM,” TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman dan 

Kemanusiaan 9, no. 1 (2025): 288–303, https://doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.4296. 

https://quran.kemenag.go.id/


SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

80 
 

pendapat menyampaikan pandangan keagamaan serta membangun suasana dialog dalam 

kelas akan sangat memengaruhi cara peserta didik memaknai nilai-nilai keislaman.12  

Selain peran guru lingkungan sekolah juga turut menentukan keberhasilan 

integrasi nilai moderasi beragama dalam proses pembelajaran. Budaya sekolah yang 

inklusif terbuka dan dialogis akan memperkuat pesan-pesan moderasi yang disampaikan 

melalui Pendidikan Agama Islam di kelas. Lingkungan sekolah tidak hanya berfungsi 

sebagai tempat berlangsungnya kegiatan belajar mengajar tetapi juga sebagai ruang sosial 

tempat peserta didik berinteraksi dan membangun pengalaman hidup bersama.13  

Strategi pembelajaran dalam Pendidikan Agama Islam perlu dirancang secara 

sadar agar sejalan dengan tujuan integrasi nilai moderasi beragama. Perencanaan 

pembelajaran tidak hanya berorientasi pada pencapaian target materi tetapi juga diarahkan 

pada pembentukan cara berpikir dan bersikap peserta didik dalam menghadapi realitas 

keberagaman. Metode pembelajaran yang bersifat partisipatif dan reflektif memungkinkan 

peserta didik terlibat aktif dalam proses belajar sehingga mereka mampu mengembangkan 

kemampuan berpikir kritis sekaligus empati sosial.14  

Integrasi nilai moderasi beragama dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

diharapkan mampu membentuk peserta didik yang memiliki kesalehan individual sekaligus 

kesalehan sosial secara seimbang. Kesalehan individual tercermin dalam ketekunan 

menjalankan ibadah dan komitmen terhadap ajaran agama sedangkan kesalehan sosial 

tampak dalam sikap peduli empatik dan bertanggung jawab terhadap lingkungan sosial.15  

Berdasarkan uraian tersebut kajian mengenai integrasi nilai moderasi beragama 

dalam proses belajar Pendidikan Agama Islam di sekolah menjadi penting untuk dikaji 

secara akademis dan sistematis. Kajian ini diperlukan untuk memberikan pemahaman yang 

lebih mendalam mengenai posisi moderasi beragama sebagai nilai fundamental dalam 

 
12 Deni Suryanto, Integrasi Nilai Moderasi Beragama Pada Kurikulum PAI di Perguruan Tinggi Umum 

Kota Dumai, n.d. 
13 Fatimah Az Zahra et al., Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikukulum PAI di SMP, 04, 

no. 01 (2025). 
14 Nor Rochmatul Wahidah and Kasidi, “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Kurikulum 

Pendidikan Islam di MA Alkhairaat Kota Gorontalo: Kajian Filosofis Dan Pedagogis,” Moderatio: Jurnal 

Moderasi Beragama 4, no. 2 (2024): 220–29, https://doi.org/10.32332/moderatio.v4i2.9899. 
15 Nina Ayu Puspita Sari et al., “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Mengembangkan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam,” Journal on Education 6, no. 4 (2024): 21687–98, 

https://doi.org/10.31004/joe.v6i4.6300. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

81 
 

pembelajaran PAI serta relevansinya dengan tantangan kehidupan beragama di masyarakat 

yang majemuk.  

PEMBAHASAN 

Konsep Moderasi Beragama dalam Islam 

Moderasi beragama dalam Islam pada hakikatnya menekankan sikap adil dan 

seimbang dalam memahami serta mengamalkan ajaran agama di tengah realitas kehidupan 

manusia yang beragam dan terus berkembang. Sikap ini menuntun umat Islam untuk 

menempatkan ajaran agama secara proporsional dengan mempertimbangkan dimensi 

spiritual moral dan sosial secara bersamaan. Islam tidak mengajarkan cara beragama yang 

berlebihan hingga menutup ruang kemanusiaan akal sehat dan kearifan sosial sebagaimana 

Islam juga tidak membenarkan sikap yang mengabaikan prinsip-prinsip dasar ajaran agama 

itu sendiri.16  

Konsep moderasi beragama berakar kuat dalam pandangan Islam tentang 

keseimbangan hidup yang menempatkan manusia sebagai makhluk spiritual sekaligus 

sosial. Islam memandang bahwa keberagamaan tidak hanya mengatur hubungan manusia 

dengan Tuhan tetapi juga menata hubungan manusia dengan sesama dalam kehidupan 

bermasyarakat. Oleh karena itu keberagamaan yang ideal tidak cukup diukur dari 

ketekunan menjalankan ritual ibadah semata melainkan juga dari kemampuan 

menghadirkan nilai keadilan empati dan penghargaan terhadap perbedaan dalam tindakan 

sehari-hari. Keseimbangan antara kesalehan personal dan kesalehan sosial menjadi ciri 

utama keberagamaan yang matang dan bertanggung jawab.17  

Dalam memahami ajaran Islam moderasi beragama menuntut adanya kehati-

hatian dan kedalaman berpikir dalam menafsirkan sumber-sumber ajaran agama. 

Pemahaman yang semata-mata bersandar pada teks tanpa mempertimbangkan konteks 

sejarah sosial dan budaya di mana ajaran itu diturunkan berpotensi melahirkan sikap 

keagamaan yang kaku dan kurang peka terhadap realitas kehidupan. Islam sejak awal telah 

 
16 Yuli Habibatul Imamah, “Integration of Religious Moderation in Developing an Islamic Religious 

Education Curriculum,” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 5, no. 3 (2023): 

573–89, https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i3.3841. 
17 Ali Ridho et al., “Integration of Religious Moderation in Islamic Curriculum to Strengthen Inclusive 

Religious Literacy and Support SDGs in the Era of Social Polarisation,” Tafkir: Interdisciplinary Journal 

of Islamic Education 6, no. 4 (2025): 1169–82, https://doi.org/10.31538/tijie.v6i4.2491. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

82 
 

mendorong umatnya untuk menggunakan akal dan kebijaksanaan sebagai anugerah Tuhan 

dalam memahami ajaran agama.18  

Moderasi beragama juga menegaskan penolakan terhadap sikap ekstrem yang 

menjadikan agama sebagai alat pembenaran bagi tindakan yang merugikan pihak lain. 

Sikap ekstrem semacam ini berpotensi mengaburkan tujuan hakiki ajaran agama dan 

menggeser agama dari fungsinya sebagai penuntun moral menjadi sarana legitimasi 

kekerasan dan ketidakadilan.19 Islam memandang bahwa tujuan utama agama adalah 

menjaga kemaslahatan manusia serta mencegah terjadinya kerusakan dalam kehidupan 

individu maupun sosial. 

Dalam khazanah keislaman klasik nilai moderasi telah lama dipraktikkan oleh 

para ulama dan cendekiawan Islam sebagai bagian dari etika keberagamaan dan keilmuan. 

Tradisi keilmuan Islam mencatat bahwa para ulama tidak hanya dikenal karena ketajaman 

intelektualnya tetapi juga karena keluhuran akhlak dan kebijaksanaan dalam bersikap. 

Kisah-kisah hikayat yang diwariskan dari generasi ke generasi menggambarkan bagaimana 

para ulama menjaga keseimbangan antara keteguhan iman dan sikap lapang dalam 

menghadapi perbedaan pandangan.20  

Sikap moderat dalam Islam juga tercermin secara kuat dalam prinsip keadilan 

yang menjadi inti ajaran agama. Keadilan dalam perspektif Islam tidak hanya dimaknai 

sebagai penegakan hukum secara formal dan normatif tetapi juga sebagai kemampuan 

menempatkan sesuatu secara proporsional sesuai dengan konteks dan tujuan 

kemaslahatan.21 Prinsip keadilan menuntun umat untuk mempertimbangkan berbagai aspek 

sebelum mengambil sikap atau keputusan sehingga tindakan yang dilakukan tidak 

menimbulkan ketidakadilan bagi pihak lain.  

Moderasi beragama juga memiliki peran penting sebagai benteng dalam 

mencegah berkembangnya sikap intoleran dan radikal dalam kehidupan beragama. 

 
18 Abdullah Hanif et al., “INTEGRATION OF RELIGIOUS MODERATION IN ISLAMIC EDUCATION: 

CHALLENGES AND OPPORTUNITIES IN THE DIGITAL ERA,” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 14, 

no. 01 (2025): 49–66, https://doi.org/10.30868/ei.v14i01.7767. 
19 Hanif et al., “INTEGRATION OF RELIGIOUS MODERATION IN ISLAMIC EDUCATION.” 
20 Sari Wahyuni Siregar, Integration of Religious Moderation Values in Islamic Religious Education 

Learning: Efforts to Build Religious Tolerance in Students at SMK Indonesia Membangun 2 Medan, 5, no. 

1 (2025). 
21 Robi’ul Afif Nurul ’Aini and Muhammad Zamroji, “Integration of Religious Moderation Values in the 

Islamic Religious Education Learning,” Tarsib: Jurnal Program Studi PGMI 2, no. 2 (2025): 75–81, 

https://doi.org/10.61181/tarsib.v2i2.504. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

83 
 

Pemahaman agama yang seimbang membantu umat untuk bersikap kritis dan tidak mudah 

terpengaruh oleh ajaran atau narasi keagamaan yang mengedepankan kebencian 

permusuhan dan pengucilan terhadap pihak lain. Dalam kerangka moderasi umat diarahkan 

untuk memahami ajaran agama secara menyeluruh dengan mempertimbangkan tujuan 

kemaslahatan dan nilai kemanusiaan.22  

Moderasi beragama dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai konsep normatif 

yang bersifat teoretis tetapi sebagai prinsip hidup yang menuntun umat untuk bersikap 

seimbang adil dan berkeadaban. Islam mengajarkan umatnya untuk menempuh jalan 

tengah dalam memahami dan mengamalkan ajaran agama agar nilai keimanan dapat 

berjalan seiring dengan tanggung jawab sosial dan kemanusiaan. Prinsip keseimbangan ini 

menegaskan bahwa keberagamaan yang ideal tidak bersifat ekstrem maupun mengabaikan 

nilai-nilai ajaran itu sendiri. Landasan teologis mengenai sikap moderat dalam beragama 

ditegaskan dalam firman Allah berikut. 

… Allah berfirman dalam QS al-Baqarah/2:143. 

سُولُ عَليَْكُمْ شَهِيداً  ةً وَسَطًا ل ِتكَُونوُا شُهَداَءَ عَلَى النهاسِ وَيكَُونَ الره لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أمُه
 (١٤٣)وَكَذََٰ

Terjemah: 

Dan demikian pula Kami telah menjadikan kamu umat yang wasat (tengah) agar kamu 

menjadi saksi atas perbuatan manusia dan agar Rasul menjadi saksi atas perbuatan kamu23 

Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

Nilai-nilai moderasi beragama merupakan landasan utama dalam membentuk 

sikap keberagamaan yang seimbang berkeadaban dan bertanggung jawab. Dalam konteks 

Islam nilai moderasi tidak hadir sebagai konsep baru yang bersifat reaktif terhadap situasi 

tertentu melainkan telah mengakar kuat dalam ajaran agama sejak awal. Ajaran Islam 

menekankan keseimbangan antara keyakinan yang kokoh dan perilaku sosial yang 

menjunjung nilai kemanusiaan.24 Salah satu nilai utama dalam moderasi beragama adalah 

tawasuth yang bermakna sikap tengah dalam menjalani kehidupan beragama. Tawasuth 

mengajarkan umat untuk tidak condong pada sikap berlebihan yang dapat menutup ruang 

 
22 Fasyiransyah et al., “Islamic Religious Education Learning Approach Based on Religious Moderation,” 

Al-Hayat: Journal of Islamic Education 9, no. 1 (2025): 181–99, https://doi.org/10.35723/ajie.v9i1.45. 
23 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 

https://quran.kemenag.go.id/ 

24 Agus et al., “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Perencanaan Kurikulum PAI di Era 

Society 5.0.” 

https://quran.kemenag.go.id/


SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

84 
 

kebijaksanaan maupun pada sikap meremehkan ajaran agama yang berpotensi mengikis 

nilai keimanan.  

Tawasuth mengajarkan umat untuk tidak condong pada sikap berlebihan yang 

dapat menutup ruang kebijaksanaan maupun pada sikap meremehkan ajaran agama yang 

berpotensi mengikis nilai keimanan. Dalam sikap tawasuth keberagamaan dijalankan 

secara proporsional dengan tetap menjaga keteguhan iman serta membuka ruang 

keterbukaan terhadap perbedaan pandangan dan praktik keagamaan. Sikap ini menuntun 

umat untuk bersikap adil dan bijaksana dalam memahami ajaran agama tanpa kehilangan 

prinsip dasar keyakinan.25  

Salah satu nilai utama dalam moderasi beragama adalah tawasuth yang bermakna 

sikap tengah dalam menjalani kehidupan beragama. Tawasuth mengajarkan umat untuk 

tidak condong pada sikap berlebihan yang dapat menutup ruang kebijaksanaan maupun 

pada sikap meremehkan ajaran agama yang berpotensi mengikis nilai keimanan. Dalam 

sikap tawasuth keberagamaan dijalankan secara proporsional dengan tetap menjaga 

keteguhan iman serta membuka ruang keterbukaan terhadap perbedaan pandangan dan 

praktik keagamaan. Sikap ini menuntun umat untuk bersikap adil dan bijaksana dalam 

memahami ajaran agama tanpa kehilangan prinsip dasar keyakinan.26 Dengan demikian 

tawasuth mencerminkan kedewasaan beragama yang lahir dari pemahaman yang 

mendalam serta kesadaran untuk menempatkan ajaran agama secara arif dalam kehidupan 

sosial yang beragam. 

Nilai i‘tidal bermakna sikap adil dan lurus dalam bersikap serta bertindak yang 

menjadi prinsip dasar dalam keberagamaan yang berkeadaban. I‘tidal menuntun umat 

untuk menempatkan sesuatu pada tempatnya secara proporsional serta menghindari 

kecenderungan berlebihan dalam menilai maupun memperlakukan orang lain.27  

Tawasuth tanpa tasamuh berpotensi melahirkan sikap keberagamaan yang tertutup 

dan kurang peka terhadap perbedaan sedangkan tasamuh tanpa i‘tidal dapat mengaburkan 

prinsip keadilan dan ketegasan nilai. Demikian pula keseimbangan tawazun tidak akan 

 
25 Ahmad Zakkyfanani and Hani’atul Khoiroh, Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama pada 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di SD Islam Al Azhar 11 Surabaya, 10, no. 03 (2025). 
26 Fahmi Mandala Putra and Muhamad Fauzi, INTEGRASI NILAI-NILAI MODERASI DAN TOLERANSI 

DALAM PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM, 8, no. 2 (2024). 
27 Ratnah et al., “Integrating Religious Moderation into Islamic Religious Education: Strategies and 

Impacts,” At-Tadzkir: Islamic Education Journal 3, no. 2 (2024): 120–33, 

https://doi.org/10.59373/attadzkir.v3i2.67. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

85 
 

terwujud tanpa adanya sikap tengah dan keadilan sebagai penopangnya. Oleh karena itu 

nilai-nilai moderasi beragama harus dipahami dan dihayati secara utuh sebagai satu 

kesatuan yang membentuk sikap keberagamaan yang seimbang arif dan bertanggung 

jawab.28  

Dalam tradisi keislaman klasik nilai-nilai moderasi beragama telah lama diajarkan 

dan dipraktikkan melalui keteladanan para ulama dalam kehidupan keilmuan dan sosial. 

Para ulama tidak hanya menyampaikan ajaran agama melalui pengajaran teks tetapi juga 

melalui sikap hidup yang mencerminkan kebijaksanaan dan keluasan pandangan. Kisah-

kisah hikayat yang berkembang dari generasi ke generasi menggambarkan bagaimana para 

ulama menjalankan ajaran agama dengan penuh kehati-hatian serta menghormati 

perbedaan pandangan yang muncul dalam dinamika pemikiran keislaman. Nilai tawasuth 

tasamuh tawazun dan i‘tidal menjadi pedoman hidup yang diwariskan secara turun-

temurun sebagai bagian dari etika keilmuan dan keberagamaan.29  

Nilai-nilai moderasi beragama memiliki relevansi yang kuat dalam kehidupan 

masyarakat modern yang plural dan dinamis. Dalam situasi sosial yang semakin kompleks 

nilai-nilai ini berfungsi sebagai penuntun agar umat beragama tidak terjebak dalam sikap 

eksklusif yang menutup diri maupun sikap intoleran yang merusak harmoni sosial. 

Moderasi beragama membantu individu untuk bersikap terbuka terhadap perbedaan 

pandangan keyakinan dan latar belakang sosial tanpa harus kehilangan identitas dan 

prinsip keimanannya.30  

Dalam konteks pendidikan nilai-nilai moderasi beragama perlu ditanamkan secara 

sistematis dan berkelanjutan kepada peserta didik sejak dini. Pendidikan menjadi ruang 

strategis untuk membiasakan sikap tawasuth tasamuh tawazun dan i‘tidal melalui proses 

belajar yang terencana dan bermakna. Melalui pembelajaran peserta didik diarahkan untuk 

memahami bahwa keberagamaan tidak hanya berkaitan dengan pelaksanaan ritual ibadah 

 
28 Ahmad Ilmi Aslam A’lawi and Nanang Budianto, Integrating Religious Moderation Values into Islamic 

Religious Education: A Pedagogical Approach for Primary Schools, n.d. 
29 Madhar Amin, “Integration of Moderation Values in Islamic Education as an Effort to Prevent 

Radicalism,” LECTURES: Journal of Islamic and Education Studies 3, no. 4 (2024): 325–35, 

https://doi.org/10.58355/lectures.v3i4.100. 
30 Mhd Fajar Siddik et al., “Integration of Multicultural Values in Islamic Education Learning at 

Schools,” Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 1 (2025): 89–105, https://doi.org/10.38073/jpi.v15i1.2646. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

86 
 

tetapi juga menyangkut cara bersikap berkomunikasi dan berinteraksi dengan orang lain 

dalam kehidupan sosial.31  

Nilai-nilai moderasi beragama menempati posisi fundamental dalam membentuk 

sikap keberagamaan yang sehat berkeadaban dan bertanggung jawab. Prinsip tawasuth 

tasamuh tawazun dan i‘tidal tidak hanya dipahami sebagai ajaran normatif yang bersifat 

konseptual tetapi hadir sebagai pedoman praktis yang membimbing sikap dan perilaku 

umat dalam kehidupan sehari-hari. Islam menegaskan pentingnya keadilan keseimbangan 

dan kebajikan sebagai dasar dalam menjalani kehidupan beragama dan bermasyarakat. 

Landasan normatif mengenai nilai keseimbangan dan keadilan tersebut ditegaskan dalam 

firman Allah berikut. 

… Allah berfirman dalam QS an-Naḥl/16:90. 

حْسَانِ وَإيِتاَءِ ذِي الْقرُْبَىَٰ وَينَْهَىَٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ وَالْبَ  َ يَأمُْرُ بِالْعَدْلِ وَالِْْ غْيِ ۚ يعَِظُكُمْ لعََلهكُمْ تذَكَهرُونَ إنِه اللَّه (٩٠) 

Terjemah: 

Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil dan berbuat kebajikan memberi kepada kaum 

kerabat dan Allah melarang dari perbuatan keji kemungkaran dan permusuhan. Dia 

memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran.32 

Integrasi Moderasi Beragama dalam Metode Pembelajaran 

Metode pembelajaran tidak hanya berfungsi sebagai sarana penyampaian materi 

ajar tetapi juga sebagai medium pembentukan sikap nilai dan cara pandang keberagamaan 

peserta didik. Melalui metode yang tepat peserta didik tidak sekadar menerima informasi 

keagamaan melainkan mengalami proses belajar yang menumbuhkan kesadaran beragama 

secara reflektif. Oleh karena itu pemilihan metode pembelajaran perlu diarahkan untuk 

mendukung internalisasi nilai moderasi beragama secara alami dan berkelanjutan.33  

Metode pembelajaran yang partisipatif memberikan ruang yang luas bagi peserta 

didik untuk terlibat aktif dalam seluruh proses belajar. Keterlibatan ini mendorong peserta 

didik untuk mengemukakan pendapat mengajukan pertanyaan serta merefleksikan 

pemahaman keagamaan secara mandiri dan bertanggung jawab. Dalam suasana 

 
31 Imamah, “Integration of Religious Moderation in Developing an Islamic Religious Education 

Curriculum.” 
32 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya, 

https://quran.kemenag.go.id/ 

33 Alfin Khusaini and Inayati, “Manajemen Implementasi Moderasi Beragama Dalam Kurikulum 

Merdeka Pada Pembelajaran PAI di SD.” 

https://quran.kemenag.go.id/


SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

87 
 

pembelajaran yang partisipatif peserta didik tidak hanya berperan sebagai penerima 

informasi tetapi sebagai subjek yang membangun makna melalui interaksi dan pengalaman 

belajar. Proses ini membantu peserta didik belajar menghargai perbedaan pandangan yang 

muncul dalam diskusi serta mengembangkan sikap terbuka terhadap gagasan orang lain.34  

Pendekatan dialogis dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

memungkinkan terjadinya pertukaran gagasan secara sehat antara guru dan peserta didik 

maupun antarpeserta didik. Dialog yang dibangun dalam proses pembelajaran tidak 

berhenti pada pola tanya jawab formal tetapi berkembang menjadi ruang pembelajaran 

nilai yang mendalam dan bermakna. Melalui dialog peserta didik dilatih untuk 

mendengarkan pandangan orang lain dengan penuh perhatian memahami perbedaan secara 

rasional serta menanggapi pendapat secara santun dan bertanggung jawab.35  

Pendekatan dialogis dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

memungkinkan terjadinya pertukaran gagasan secara sehat antara guru dan peserta didik 

maupun antarpeserta didik. Dialog yang dibangun dalam proses pembelajaran tidak 

berhenti pada pola tanya jawab formal tetapi berkembang menjadi ruang pembelajaran 

nilai yang mendalam dan bermakna. Melalui dialog peserta didik dilatih untuk 

mendengarkan pandangan orang lain dengan penuh perhatian memahami perbedaan secara 

rasional serta menanggapi pendapat secara santun dan bertanggung jawab.36  

Metode pembelajaran kolaboratif turut berperan penting dalam integrasi nilai 

moderasi beragama dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Melalui kerja kelompok 

peserta didik belajar bekerja sama dengan teman yang memiliki latar belakang pengalaman 

pandangan dan cara berpikir yang berbeda. Proses kolaborasi ini menuntut peserta didik 

untuk saling mendengarkan berbagi peran serta menghargai kontribusi masing-masing 

anggota kelompok. Pengalaman bekerja bersama tersebut secara perlahan menumbuhkan 

 
34 Yuyun Alfasius Tobondo, “Manajemen Pendidikan Agama Islam dalam Membangun Moderasi 

Beragama di Sekolah,” Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam 3, no. 3 (2025): 48–63, 

https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i3.1066. 
35 Saeful Anam et al., “Metode Pembelajaran Dan Penanaman Nilai Moderasi Pada Materi Pendidikan 

Agama Islam Di Sekolah,” Journal of Education and Religious Studies 3, no. 02 (2023): 53–60, 

https://doi.org/10.57060/jers.v3i02.104. 
36 Ani Aryati et al., “Model of Education Transformation for Converts Based on Religious Moderation,” 

Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 7, no. 3 (2025): 174–87, 

https://doi.org/10.37680/scaffolding.v7i3.7955. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

88 
 

sikap saling menghargai rasa tanggung jawab bersama dan empati sosial dalam diri peserta 

didik.37  

Dalam tradisi pendidikan Islam klasik pembelajaran sering dilakukan melalui 

musyawarah dan diskusi bersama sebagai sarana pengembangan ilmu dan pematangan 

sikap. Hikayat para ulama menggambarkan bagaimana proses pencarian ilmu berlangsung 

melalui pertemuan ilmiah yang dilandasi adab saling menghormati dan keterbukaan 

terhadap perbedaan pendapat. Perbedaan pandangan tidak dipandang sebagai ancaman 

melainkan sebagai kekayaan intelektual yang memperluas wawasan dan kedalaman 

pemahaman. Prinsip musyawarah ini menegaskan bahwa ilmu tumbuh subur dalam 

suasana dialog yang berkeadaban dan penuh kebijaksanaan.38  

Metode pembelajaran yang reflektif juga berperan penting dalam menanamkan 

nilai moderasi beragama dalam proses pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Refleksi 

memungkinkan peserta didik menilai kembali pemahaman sikap dan pengalaman 

keberagamaannya secara jujur mendalam dan bertanggung jawab. Melalui kegiatan 

reflektif peserta didik diajak untuk merenungkan makna ajaran agama yang telah dipelajari 

serta dampaknya terhadap cara berpikir dan bersikap dalam kehidupan sehari-hari.39 

Integrasi moderasi beragama dalam metode pembelajaran menuntut peran aktif guru 

sebagai pengarah dan pengelola proses belajar. Guru perlu menciptakan suasana kelas yang 

aman terbuka dan saling menghargai sehingga peserta didik merasa dihargai dan memiliki 

keberanian untuk menyampaikan pandangan. Dalam suasana pembelajaran yang kondusif 

peserta didik dapat berpartisipasi secara aktif tanpa rasa takut akan penilaian negatif. 

Kondisi tersebut memungkinkan metode pembelajaran partisipatif dialogis dan kolaboratif 

berjalan secara efektif sebagai sarana pembelajaran nilai.40  

Metode pembelajaran yang mendukung moderasi beragama juga berfungsi 

sebagai sarana pencegahan terhadap berkembangnya sikap intoleran di lingkungan sekolah. 

Dengan membiasakan dialog kerja sama dan refleksi peserta didik dilatih untuk mengelola 

 
37 Devi Lestiani et al., Moderasi Beragama sebagai Agenda Pendidikan Nasional, n.d. 
38 Ismail Mulias, Moderasi Beragama sebagai Pilar Pendidikan Agama Islam di Sekolah dalam Konteks 

Keberagaman Era Milenial, 2025. 
39 Muslim and Wilis Werdiningsih, “Pendidikan Moderasi Beragama dan Simbol Keagamaan 

(Pembentukan Identitas Islam Moderat Anak Melalui Songkok NU Perspektif Teori Konstruksi Sosial 

Peter Berger).” 
40 Ali Iskandar Zulkarnain et al., Penerapan Nilai-Nilai Moderasi dalam Pendidikan Agama Islam di 

Kurikulum Madrasah Aliyah/Sekolah, n.d. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

89 
 

perbedaan pandangan secara dewasa dan bertanggung jawab. Proses pembelajaran yang 

demikian membantu peserta didik memahami bahwa perbedaan merupakan realitas sosial 

yang tidak dapat dihindari dan harus disikapi dengan kebijaksanaan.41  

Dampak Integrasi Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAI 

Integrasi nilai moderasi beragama dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

memberikan dampak signifikan terhadap pembentukan sikap keberagamaan peserta didik. 

Pembelajaran yang menanamkan nilai moderasi membantu peserta didik memahami ajaran 

Islam secara seimbang sehingga tidak terjebak pada sikap ekstrem maupun sikap abai 

terhadap nilai-nilai agama. Dampak ini terlihat dari cara peserta didik memaknai agama 

sebagai pedoman hidup yang menuntun sikap dan perilaku secara arif.42 

Salah satu dampak utama dari integrasi moderasi beragama dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam adalah terbentuknya sikap religius yang proporsional dan 

seimbang dalam diri peserta didik. Peserta didik tidak hanya menampilkan kesalehan ritual 

melalui pelaksanaan ibadah secara formal tetapi juga menunjukkan kesalehan sosial yang 

tercermin dalam sikap empati keadilan dan kepedulian terhadap sesama. Keberagamaan 

dipahami sebagai kesatuan yang utuh antara hubungan dengan Tuhan dan tanggung jawab 

moral terhadap manusia serta lingkungan sosial.43  

Integrasi moderasi beragama juga berkontribusi secara signifikan pada tumbuhnya 

sikap toleran dalam diri peserta didik. Melalui pembelajaran yang menekankan dialog 

keterbukaan dan penghargaan terhadap perbedaan peserta didik belajar menerima 

keragaman pandangan keyakinan dan latar belakang sosial sebagai bagian dari kehidupan 

bersama. Proses belajar yang demikian membantu peserta didik memahami bahwa 

perbedaan tidak harus melahirkan konflik melainkan dapat menjadi sarana saling mengenal 

dan memperkaya pemahaman.44  

Dampak lain yang muncul dari integrasi moderasi beragama adalah berkembangnya 

sikap tanggung jawab moral dalam kehidupan sosial peserta didik. Peserta didik yang 

dibekali nilai-nilai moderasi beragama cenderung lebih berhati-hati dalam bersikap dan 

bertindak karena memahami bahwa setiap perilaku memiliki konsekuensi moral bagi diri 

 
41 Indah Sari et al., Peran Strategis Pendidikan Islam dalam Mencapai Tujuan Pembangunan 

Berkelanjutan (SDGs) di Indonesia: Systematic Literature Review, n.d. 
42 Siddik et al., “Integration of Multicultural Values in Islamic Education Learning at Schools.” 
43 Madhar Amin, “Integration of Moderation Values in Islamic Education as an Effort to Prevent 

Radicalism.” 
44 Ratnah et al., “Integrating Religious Moderation into Islamic Religious Education.” 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

90 
 

sendiri dan orang lain. Kesadaran ini mendorong peserta didik untuk mempertimbangkan 

aspek keadilan empati dan kemaslahatan sebelum mengambil keputusan.45  

Dalam proses pembelajaran Pendidikan Agama Islam integrasi moderasi beragama 

juga membantu peserta didik mengembangkan kemampuan berpikir reflektif secara 

berkelanjutan. Peserta didik diajak untuk menilai kembali pemahaman sikap dan praktik 

keberagamaannya secara kritis jujur dan bertanggung jawab. Proses refleksi ini mendorong 

peserta didik menyadari bahwa pemahaman keagamaan bukan sesuatu yang statis 

melainkan dapat berkembang seiring dengan bertambahnya pengetahuan dan pengalaman 

hidup.46  

Dampak integrasi moderasi beragama terlihat pula pada meningkatnya kualitas 

interaksi sosial peserta didik dalam lingkungan sekolah. Peserta didik yang terbiasa dengan 

nilai-nilai moderasi cenderung menunjukkan sikap saling menghormati empati dan 

keterbukaan dalam berinteraksi dengan teman sebaya maupun dengan guru. Interaksi sosial 

tidak lagi didominasi oleh sikap eksklusif atau prasangka melainkan dilandasi keinginan 

untuk saling memahami dan bekerja sama.47  

Dalam tradisi pendidikan Islam klasik keberhasilan pendidikan tidak diukur 

semata-mata dari keluasan pengetahuan yang dikuasai peserta didik tetapi terutama dari 

perubahan sikap dan akhlak yang tercermin dalam kehidupan sehari-hari. Hikayat-hikayat 

lama kerap menggambarkan bahwa ilmu yang benar-benar bermanfaat adalah ilmu yang 

menuntun laku hidup dan membentuk keluhuran budi. Ilmu dipandang kehilangan 

maknanya apabila tidak berbuah pada perilaku yang adil bijaksana dan berkeadaban. 

Prinsip ini memiliki kesesuaian yang kuat dengan dampak integrasi moderasi beragama 

dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang menekankan perubahan perilaku 

sebagai indikator utama keberhasilan pendidikan.48  

Integrasi moderasi beragama juga berfungsi sebagai benteng yang efektif terhadap 

berkembangnya sikap intoleran dan radikal di kalangan peserta didik. Melalui pemahaman 

 
45 A’lawi and Budianto, Integrating Religious Moderation Values into Islamic Religious Education: A 

Pedagogical Approach for Primary Schools. 
46 Putra and Fauzi, INTEGRASI NILAI-NILAI MODERASI DAN TOLERANSI DALAM PEMBELAJARAN 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM. 
47 Zakkyfanani and Khoiroh, Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama pada Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI) di SD Islam Al Azhar 11 Surabaya. 
48 Gonibala, INTEGRASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA PADA MATA PELAJARAN PAI DAN BUDI 

PEKERTI DI SMA KELAS X. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

91 
 

agama yang seimbang dan proporsional peserta didik dibekali kemampuan untuk menilai 

ajaran dan wacana keagamaan secara kritis serta bertanggung jawab. Dengan bekal 

tersebut peserta didik tidak mudah terpengaruh oleh narasi keagamaan yang 

mengedepankan kebencian pengucilan atau klaim kebenaran sepihak.49  

Integrasi nilai moderasi beragama dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

berkontribusi nyata dalam membentuk sikap religius peserta didik yang seimbang toleran 

dan bertanggung jawab. Pembelajaran PAI yang berorientasi pada moderasi tidak hanya 

membekali peserta didik dengan pemahaman keagamaan secara konseptual tetapi juga 

membimbing mereka untuk bersikap arif dalam kehidupan sosial. Sikap keberagamaan 

yang demikian sejalan dengan ajaran Islam yang menekankan keseimbangan dan 

kemudahan dalam menjalani agama agar tidak melahirkan sikap berlebihan yang 

merugikan diri sendiri maupun orang lain. Prinsip tersebut ditegaskan dalam sabda Nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم berikut. 

… Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

ينَ أحََدٌ إلَِّه غَلبََهُ  ينَ يسُْرٌ، وَلنَْ يشَُاده الد ِ  إنِه هَذاَ الد ِ

Terjemah: 

Sesungguhnya agama ini adalah mudah dan tidaklah seseorang mempersulit agama 

melainkan ia akan dikalahkan olehnya50 

 

KESIMPULAN 

Integrasi nilai moderasi beragama dalam proses belajar Pendidikan Agama Islam 

di sekolah merupakan upaya strategis dalam membentuk sikap keberagamaan peserta didik 

yang seimbang toleran dan bertanggung jawab. Pembelajaran PAI yang 

menginternalisasikan nilai moderasi melalui konsep materi metode interaksi edukatif dan 

peran guru mampu mengarahkan peserta didik untuk memahami ajaran Islam secara utuh 

dan kontekstual. Keberagamaan tidak lagi dipahami sebatas penguasaan pengetahuan dan 

praktik ritual tetapi juga sebagai landasan etis dalam bersikap dan berinteraksi dalam 

kehidupan sosial. Dengan pendekatan tersebut pembelajaran PAI berkontribusi pada 

pembentukan karakter religius yang berkeadaban serta mampu menjaga harmoni di tengah 

 
49 Agus et al., “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Perencanaan Kurikulum PAI di Era 

Society 5.0.” 
50 Muḥammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Īmān, Bāb ad-Dīn Yusr 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

92 
 

realitas masyarakat yang majemuk. Oleh karena itu penguatan moderasi beragama dalam 

pembelajaran PAI perlu terus dikembangkan secara berkelanjutan agar pendidikan agama 

dapat menjalankan fungsinya sebagai sarana pembentukan generasi yang beriman moderat 

dan berkarakter. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Azis, Achmad. “Integrasi Moderasi Beragama Pada Pengembangan Kurikulum 

Merdeka Belajar Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Penguatan Profil 

Pelajar Pancasila.” TADBIR MUWAHHID 8, no. 2 (2024): 323–53. 

https://doi.org/10.30997/jtm.v8i2.15809. 

Al-Bayhaqī, Aḥmad bin al-Ḥusayn. Syu‘ab al-Īmān. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ṭūq al-Najāh. 

Aḥmad bin Ḥanbal. Musnad al-Imām Aḥmad. Beirut: Mu’assasat al-Risālah. 

Agus, Agus Setiawan, Ainur Alam Budi Utomo, and Rahmat Riyanto. “Integrasi Nilai-

Nilai Moderasi Beragama dalam Perencanaan Kurikulum PAI di Era Society 5.0.” 

Mimbar Kampus: Jurnal Pendidikan dan Agama Islam 24, no. 1 (2025): 85–98. 

https://doi.org/10.47467/mk.v24i1.6070. 

Aguslani, Aguslani. “Integrasi Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Nasional: Studi 

Telaah terhadap Pendidikan Umum dan Keagamaan di Indonesia.” Tatar 

Pasundan: Jurnal Diklat Keagamaan 19, no. 2 (2025): 106–18. 

https://doi.org/10.38075/tp.v19i2.581. 

A’lawi, Ahmad Ilmi Aslam, and Nanang Budianto. Integrating Religious Moderation 

Values into Islamic Religious Education: A Pedagogical Approach for Primary 

Schools. n.d. 

Alfin Khusaini, Ahmad, and Ummi Inayati. “Manajemen Implementasi Moderasi 

Beragama Dalam Kurikulum Merdeka Pada Pembelajaran PAI di SD.” AL-

WIJDÃN Journal of Islamic Education Studies 7, no. 2 (2022): 186–99. 

https://doi.org/10.58788/alwijdn.v7i2.1734. 

Anam, Saeful, Vela Shofa Royatuz Zaman, and Khusnan Iskandar. “Metode Pembelajaran 

Dan Penanaman Nilai Moderasi Pada Materi Pendidikan Agama Islam Di 

Sekolah.” Journal of Education and Religious Studies 3, no. 02 (2023): 53–60. 

https://doi.org/10.57060/jers.v3i02.104. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

93 
 

Aryati, Ani, Zulkipli Jemain, Diana Diana, Firmansyah Firmansyah, and Ade Rosad. 

“Model of Education Transformation for Converts Based on Religious 

Moderation.” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme 7, no. 3 

(2025): 174–87. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v7i3.7955. 

Asfiyah, Wardatul. THE INTEGRATION OF RELIGIOUS MODERATION VALUES IN 

ISLAMIC EDUCATION MANAGEMENT. 4 (2025). 

Bustari, Martin Kustati, Nana Sepriyanti, Asraf Kurnia, and Enjoni. “Rekonstruksi 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam Berbasis Nilai-Nilai Moderasi Beragama: 

Tinjauan Literatur.” Mauriduna: Journal of Islamic Studies 5, no. 2 (2024): 332–

50. https://doi.org/10.37274/mauriduna.v5i2.1194. 

Fasyiransyah, Idi Warsah, and Muhammad Istan. “Islamic Religious Education Learning 

Approach Based on Religious Moderation.” Al-Hayat: Journal of Islamic 

Education 9, no. 1 (2025): 181–99. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i1.45. 

Fazri, Ayum, Ika Mutia Sari, Rini Triana, Wulan Dari, and Rizky Rinaldi. 

STRENGTHENING RELIGIOUS MODERATION IN ISLAMIC EDUCATION 

CURRICULUM: IN HIGH SCHOOL SYSTEMATIC LITERATURE REVIEW AND 

QUALITATIVE INSIGHTS. n.d. 

Gonibala, Muhammad Luthfih. INTEGRASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA 

PADA MATA PELAJARAN PAI DAN BUDI PEKERTI DI SMA KELAS X. 7, no. 1 

(2022). 

Hanif, Abdullah, Encep Syarifudin, and Ali Muhtarom. “INTEGRATION OF 

RELIGIOUS MODERATION IN ISLAMIC EDUCATION: CHALLENGES AND 

OPPORTUNITIES IN THE DIGITAL ERA.” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan 

Islam 14, no. 01 (2025): 49–66. https://doi.org/10.30868/ei.v14i01.7767. 

Herlinawati, Herlinawati. “The Integration of Religious Moderation Values in Islamic 

Religious Education Learning at Public Universities (Efforts and Constraints in the 

Implementation of Anti-Radicalism Education).” SYAMIL: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam (Journal of Islamic Education) 8, no. 2 (2020): 157–77. 

https://doi.org/10.21093/sy.v8i2.2643. 

Huda, Mualimul. “Islamic Education Learning Management Based on Religious 

Moderation Values.” Mindset: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, March 11, 

2022, 62–75. https://doi.org/10.58561/mindset.v1i1.27. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

94 
 

Imamah, Yuli Habibatul. “Integration of Religious Moderation in Developing an Islamic 

Religious Education Curriculum.” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan 

Multikulturalisme 5, no. 3 (2023): 573–89. 

https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i3.3841. 

Iswar, Nabila Salsabila. Implementasi Kebijakan Pendidikan Islam dalam Penguatan 

Moderasi Beragama di Era Digital pada Sekolah Menengah Atas di Lombok 

Timur. 2025. 

Lestiani, Devi, Mona Asiva Rahma, and Sely Nur Anjani. Moderasi Beragama sebagai 

Agenda Pendidikan Nasional. n.d. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: 

Kementerian Agama RI. Diakses melalui https://quran.kemenag.go.id 

Madhar Amin. “Integration of Moderation Values in Islamic Education as an Effort to 

Prevent Radicalism.” LECTURES: Journal of Islamic and Education Studies 3, no. 

4 (2024): 325–35. https://doi.org/10.58355/lectures.v3i4.100. 

Muafiq, Ahmad, and Chusnul Muali. STRATEGI INTEGRASI NILAI MODERASI 

BERAGAMA DALAM PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM UNTUK 

PENGU. 10 (2025). 

Muhammad Najihul Huda, Zulkarnain, Syarof Nursyah Ismail, and Auwalu Shuaibu 

Muhammad. “Pesantren Technology-Friendly: Enhancing Learning Effectiveness 

in The Modern Era.” Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam 19, no. 1 (2025): 1–22. 

https://doi.org/10.21580/nw.2025.19.1.26173. 

Mulias, Ismail. Moderasi Beragama sebagai Pilar Pendidikan Agama Islam di Sekolah 

dalam Konteks Keberagaman Era Milenial. 2025. 

Munawar, Mulky, Aceng Kosasih, and Agus Fakhruddin. “Implementasi Nilai-Nilai 

Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAI di Sekolah Sebagai Upaya 

Pembentukan Karakter Moderat.” note book 13, no. 3 (2024). 

Muslim, Abu and Wilis Werdiningsih. “Pendidikan Moderasi Beragama dan Simbol 

Keagamaan (Pembentukan Identitas Islam Moderat Anak Melalui Songkok NU 

Perspektif Teori Konstruksi Sosial Peter Berger).” Southeast Asian Journal of 

Islamic Education Management 4, no. 1 (2023): 29–42. 

https://doi.org/10.21154/sajiem.v4i1.135. 

https://quran.kemenag.go.id/


SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

95 
 

Nikmah, Dwi Khofifah Lailatul, Adi Wijaya, and Rina Mida Hayati. IMPLEMENTASI 

MODERASI BERAGAMA DALAM PEMEBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA 

ISLAM DAN BUDI PEKERTI DI SMA NEGERI 1 PUNGGUR. n.d. 

Nugraha, Dera, Uus Ruswandi, and Bambang Samsul Arifin. The Implementation of 

Religious Moderation Values in Islamic Education Learning at Cendekia Islamic 

Junior High School, Cianjur Regency, Indonesia. 13 (n.d.). 

Nurul ’Aini, Robi’ul Afif, and Muhammad Zamroji. “Integration of Religious Moderation 

Values in the Islamic Religious Education Learning.” Tarsib: Jurnal Program 

Studi PGMI 2, no. 2 (2025): 75–81. https://doi.org/10.61181/tarsib.v2i2.504. 

Puspita Sari, Nina Ayu, M. Nasor, Rendra Nasrul Rifai, Esen Pramudya Utama, and 

Raicha Oktafiani. “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam 

Mengembangkan Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” Journal on Education 6, 

no. 4 (2024): 21687–98. https://doi.org/10.31004/joe.v6i4.6300. 

Putra, Fahmi Mandala, and Muhamad Fauzi. INTEGRASI NILAI-NILAI MODERASI DAN 

TOLERANSI DALAM PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM. 8, no. 2 

(2024). 

Ratnah, Syed Ahmad Ali Shah, and Mumtaz Alam. “Integrating Religious Moderation into 

Islamic Religious Education: Strategies and Impacts.” At-Tadzkir: Islamic 

Education Journal 3, no. 2 (2024): 120–33. 

https://doi.org/10.59373/attadzkir.v3i2.67. 

Ridho, Ali, R. Kholisol Muhlis, Lailaturrohmah Lailaturrohmah, Fihris Kholifatul Alam, 

and Mashitoh Yaacob. “Integration of Religious Moderation in Islamic Curriculum 

to Strengthen Inclusive Religious Literacy and Support SDGs in the Era of Social 

Polarisation.” Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education 6, no. 4 

(2025): 1169–82. https://doi.org/10.31538/tijie.v6i4.2491. 

Rohadi, Ayub. “Insersi Moderasi Beragama Dalam Implementasi Kurikulum Merdeka.” 

Journal for Islamic Studies 8, no. 2 (2025). 

Sahri, and Suudin Aziz. “Strengthening Religious Moderation in Islamic Education 

Learning in the Digital Era.” Jurnal Al Burhan 5, no. 2 (2025): 212–32. 

https://doi.org/10.58988/jab.v5i2.477. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

96 
 

Sari, Indah, Muhammad Nabil Fahmi, and Achmad Faqihuddin. Peran Strategis 

Pendidikan Islam dalam Mencapai Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs) di 

Indonesia: Systematic Literature Review. n.d. 

Siddik, Mhd Fajar, Muhammad Qorib, and Rahmat Rifai Lubis. “Integration of 

Multicultural Values in Islamic Education Learning at Schools.” Jurnal Pendidikan 

Islam 15, no. 1 (2025): 89–105. https://doi.org/10.38073/jpi.v15i1.2646. 

Sihab, Wahyu, and Muhammad Fahrur Rozi. “Comparative Study of Contextual Islamic 

Education: Fazlur Rahman and Quraish Shihab.” Peradaban Journal of Religion 

and Society 4, no. 2 (2025): 217–32. https://doi.org/10.59001/pjrs.v4i2.365. 

Siregar, Sari Wahyuni. Integration of Religious Moderation Values in Islamic Religious 

Education Learning: Efforts to Build Religious Tolerance in Students at SMK 

Indonesia Membangun 2 Medan. 5, no. 1 (2025). 

Sirojuddin, Ahmad, and Hairunnisa Hairunnisa. “INTEGRASI NILAI MODERASI 

BERAGAMA DALAM PENGEMBANGAN KURIKULUM PENDIDIKAN 

AGAMA ISLAM.” TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan 9, no. 

1 (2025): 288–303. https://doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.4296. 

Siswanto. “The Islamic Moderation Values on the Islamic Education Curriculum in 

Indonesia: A Content Analysis.” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2020): 121–52. 

https://doi.org/10.14421/jpi.2019.81.121-152. 

Suryanto, Deni. Integrasi Nilai Moderasi Beragama Pada Kurikulum PAI di Perguruan 

Tinggi Umum Kota Dumai. n.d. 

Wahidah, Nor Rochmatul and Kasidi. “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam 

Kurikulum Pendidikan Islam di MA Alkhairaat Kota Gorontalo: Kajian Filosofis 

Dan Pedagogis.” Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama 4, no. 2 (2024): 220–29. 

https://doi.org/10.32332/moderatio.v4i2.9899. 

Wardi, Moh, Nur Atika Alias, Tawvicky Hidayat, and Ali Usman Hali. “Implementation of 

Education Based on Religious Moderation.” Tafkir: Interdisciplinary Journal of 

Islamic Education 4, no. 1 (2023): 163–79. https://doi.org/10.31538/tijie.v4i1.313. 

Wicaksono, Ardhitya Furqon, Sri Wahyu Budoyo Kusumo, Judi Antono, Arraywed Yudita 

Wibowo, and Katty Febriliani Rahayu. Islamic Education Policy in Yogyakarta 

2020-2025: A Systematic Review of Its Implementation and Impact. 2025. 



SIPAKATAU 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 
Volume 2, Nomor 4, Oktober 2025 
E-ISSN: 3063-7430 

97 
 

Yuyun Alfasius Tobondo. “Manajemen Pendidikan Agama Islam dalam Membangun 

Moderasi Beragama di Sekolah.” Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam 

3, no. 3 (2025): 48–63. https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i3.1066. 

Zahra, Fatimah Az, Anjani Putri Belawati Pandiangan, and Eka Wahyuni. Integrasi Nilai-

Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikukulum PAI di SMP. 04, no. 01 (2025). 

Zakkyfanani, Ahmad, and Hani’atul Khoiroh. Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

pada Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di SD Islam Al Azhar 11 

Surabaya. 10, no. 03 (2025). 

Zukhruf, Wahid Muhammad, and Lutfi Azzahrowaini. Adaptive-Integrative Management 

Model for Religious Character Building in Boarding Schools in the Era of Value 

Disruption. 2025. 

Zulkarnain, Ali Iskandar, Syarifah Soraya, Najwa Rizki Amalia, Yasmine Mumtaazah, and 

Ciraenda Caenovea. Penerapan Nilai-Nilai Moderasi dalam Pendidikan Agama 

Islam di Kurikulum Madrasah Aliyah/Sekolah. n.d. 

 

 


